

www.sirat-e-mustaqeem.com



www.sirat-e-mustageem.com





## فهرست مضابين

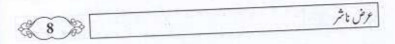
# فهرست مضامين

| 8  |                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 9  | اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید                     |
| 15 | لمحدر فكربير                                                    |
| 17 | عشرۂ ذوالحجہ کی فضیلت اور اس کے مسائل                           |
| 20 | عرفے کے روزے کی فنیلت                                           |
| 21 | صحابه مرام بن قاه کا عمل                                        |
| 22 | تكبيرات كالمشكه                                                 |
| 23 | قربانی کی نیت رکھنے والا عشرۂ ذوالحجہ میں حجامت وغیرہ نہ کروائے |
| 25 | قربانی کے ضروری احکام و مسائل                                   |
| 25 | قربانی سنت مؤکدہ ہے                                             |
| 27 | ایک ضروری وضاحت                                                 |
| 29 | عیب دار جانور' جن کی قرمانی جائز نہیں                           |
| 31 | قرمانی کا جانور (( مُسِنَّه )) (دو دانتا) هو                    |
| 31 | ضروری وضاحت                                                     |
|    |                                                                 |

#### www.sirat-e-mustaqeem.com

| 8  | 7     | 1 | فهرست مضايين                                       |
|----|-------|---|----------------------------------------------------|
| 32 |       |   | کھالیں اپنے مصرف میں بھی لائی جا سکتی ہیں          |
| 32 | ***   |   | کھالوں کے مستحق لوگ                                |
| 33 |       |   | عالمہ جانور کی قربانی بھی جائز ہے                  |
| 34 |       |   | فھى ہونا عيب نہيں ہے                               |
| 34 | 92    |   | اگر تعیین کے بعد عیب پیدا ہو جائے                  |
| 35 | 1412  |   | فوت شدہ کی طرف سے قرمانی کا حکم                    |
| 36 |       |   | قصاب کو اجرت الگ ہے دی جائے                        |
| 36 |       |   | تمام اہل خانہ کی طرف سے ایک قربانی                 |
| 37 | ****  |   | قربانی کا گوشت خود بھی کھائے دو سرول کو بھی کھلائے |
| 38 |       |   | غیر مسلم کو بھی قربانی کا گوشت دیا جا سکتا ہے      |
| 38 |       |   | قربانی کنٹے دن تک جائز ہے                          |
| 41 | ***** |   | قربانی کے جانوروں کی تفصیل                         |
| 41 |       |   | بھینس کی قربانی کا تھم                             |
| 14 | 11.00 |   | ن کرنے کی دعار                                     |
| 45 | 20.00 |   | دیگر ضروری باتیں                                   |





# عرض ناشر

کفرو شرک اور جمالت و بدعات کی تاریکی میں بھٹے ہوئے انسانوں کو صراط مستقیم 
پر لانے کے لئے ہر دور میں امت کے علاء کرام نے قابل قدر خدمات انجام دی ہیں 
اور بنی نوع انسان کو صراط مستقیم پر لانے کے لئے تالیف و تصنیف اور دعوت و تبلیغ 
کے ذریعے سے اصلاح کی ہر ممکن کوشش کی ہے۔ انہی علاء کرام میں سے مشہور 
مفر قرآن حافظ صلاح الدین یوسف حفظ اللہ ہیں جنہوں نے پیش نظر رسالہ کتاب و 
سنت کی روشنی میں تحریر فرمایا۔ اس رسالے میں حقیقت عیدالاضخیٰ کے علاوہ عشرہ 
نوالحجہ کی فضیلت اور عیدالاضخیٰ کے احکام و مسائل کو نمایت سلجھے ہوئے اور علمی 
انداز میں بیان کیا گیا ہے تاکہ کتاب و سنت پر عمل کر کے ہم اللہ تحالیٰ کے محبوب 
بندے بن جائیں۔

قارئین حفرات سے درخواست ہے کہ مؤلف اور دارالسلام کے ذمہ داران کو اپنی نیک دعاؤں میں یاد رکھیں اور ان کو بھی جنہوں نے کی انداز سے بھی اس کتاب کی طباعت و اشاعت میں حصہ لیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اغلاص کی توفیق بخشے اور مزید نیک کام کرنے کی ہمت و توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

> عبدالمالك مجامد مدير: "دارالسلام" الرياض - لابور دوالقعده ۴۲۱اه - فروري ۲۰۰۱ء



اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

# اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

مسلمانوں کے لئے دو عیریں یعنی دو ملی تقریبات مقرر کی گئی ہیں۔ عیدالفطر
اور عیدالاضخیا۔ گویا عیدالاضخی مسلمانوں کا دوسرا ملی شوار ہے۔ آج ہے ہزاروں
سال قبل اس روز اللہ کے ایک بندے نے جذب ایٹار و قربانی کی ایسی نادر مثال
پیش کی تھی جو اللہ تعالیٰ کو اتنی بھائی کہ اے قیامت تک کے لئے زندہ جاوید کر
دیا گیا۔ عید قربان اللہ کے ای بندے کے جذب ایٹار کی یادگار ہے۔ اللہ کے اس
بندے نے خواب میں اپنے کو اپنے نور نظر اور لخت جگر کے علقوم نازک پر
چھری پھیرتے دیکھا۔ یہ خواب عام انسانوں کا خواب نمیں تھا جے خیالات پریٹال
کمہ کر نظر انداز کر دیا جاتا 'یہ ایسے شخص کا خواب تھا جو شرف نبوت سے
سرفراز تھا اور نبی کا خواب بھی وحی کا درجہ رکھتا ہے۔ اس لئے بغیر کی ادنیٰ
تامل اور بچکچاہٹ کے اس فریضے کی ادائیگی پر کمرہت ہو گئے۔ جس کی نشاندہی
خواب میں کرائی گئی تھی۔ بیٹے ہے کہا

﴿ إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيٓ أَذْبَكُكَ فَأَنظُرُ مَاذَا تَرَكَ ﴾ (الصافات٢٧/٣٧)



#### اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

"میں نے خواب میں دیکھا کہ تجھے اپنے ہاتھ سے ذرج کر رہا ہوں 'بتلا! تیرا کیا خیال ہے؟"

معادت مند بينے نے جواب دیا

﴿ يَكَأَبَتِ ٱفْعَلَ مَا تُؤْمِرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ۞﴾ (الصافات٢٠/٢٠١)

"ابا جان! آپ کو جو حکم دیا گیا ہے" کر گزرئے۔ اللہ تعالیٰ نے جاہا تو آپ مجھے صابریا ئیں گے۔"

باپ نے بیٹے کو ساتھ لیا اور ایک مقام پر جاکر فی الواقع لخت جگر کو ذرج کرنے کے لئے چھری ہاتھ میں لے لی اور بیٹے کو کروٹ کے بل زمین پر لٹادیا۔

﴿ وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ شَنَّكُ ۗ (الصافات٢٧/٢١)

چھری اپناکام کیابی چاہتی تھی کہ رحت حق جوش میں آگئی۔ اللہ تعالی کے عظم کی ادائیگی کے جذبے سے سرشار اللہ کے اس بندے نے جب چھری پھیرنے کے بعد دیکھاتو ذبیحہ لخت جگر کی بجائے ایک جانور تھا۔

﴿ وَفَدَيْنَكُ بِذِبْجِ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ الصَافَاتِ٣٧/٢٠١)

"اور ہم نے بدے میں دیا اس کو ایک بردا ذہیجہ۔"

الله کے اس خاص بندے کا میہ جذبہ اطاعت و ایثار بارگاہ صدیت میں مقبول و محبوب قرار پایا۔

## & 11 %

#### اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

﴿ وَنَنكَيْنَاهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ ﴿ فَ فَدْ صَدَّقَتَ الرُّوْمَأَ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِينِينَ ﴿ وَلَمَانَات ٢٧٠١٥ مَدَا )

"اور ہم نے پکارا اے کہ اے ابراہیم تحقیق تونے پچ کر دکھایا خواب کو۔ بے شک ہم ای طرح بدلہ دیا کرتے ہیں نیکو کاروں کو۔"

یہ تھے سیدنا حضرت ابراہیم اور ان کے سعادت مند بیٹے حضرت اساعیل السنیجا عیدالاعنیٰ میں لاکھوں جانوروں کا خاک و خون میں تڑپنا اس واقعے کی یادگار ہے جسے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے لئے شعار ملت بنا دیا ہے۔

اسلام صرف رسمی طریقوں سے یادگار منانے کا قائل ہے نہ وہ ان مواقع پر اخلاق و شرافت کے ان حدود کو پھاند جانے کی اجازت دیتا ہے جو ایسے شواروں کے موقع پر دوسرے غیر صحیح نداجب و اقوام میں عام طور پر مشاہدے میں آتا ہے اسلام نے اس واقعے کی یادگار کے طور پر جو ہر سال قربانی کا حکم دیا ہے اس سے اس کا اصل مقصد سے کہ اس واقعے میں جو جذبہ اور روح کار فرما ہے اس کی سال بہ سال تجدیر ہوتی رہے اور مسلمان اس جذبے اور روح سے ہر وقت سرشار رہیں۔

آ ہے ایک کھے کے لئے اس جذبہ و روح کو چثم تصورے ملاحظہ کریں جو اس عظیم واقعے کے اندر کار فرما تھی۔

سیدنا ابراجیم ملااعلی سے تعلق رکھنے والے نوری وجود نہ تھے بلکہ ای مشت

اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

خاک کے بنے ہوئے پیکر خاکی (انسان) تھے۔ ان کے پہلو میں بھی وہ مصغفہ گوشت تھا جے دل کماجاتا ہے جس میں اولاد کی بے پناہ محبت موجزن رہتی ہے اور اولاد کی ذرا سی تکلیف پر ہروقت آمادہ گریاں۔ پھریہ اولاد بھی عام اولادول کی طرح نه تھی بلکہ عمر بھرکی آہ سحر گاہی اور نالہ ہائے بیم شبی کے بعد بڑھایے کی اولاد تھی۔ جس سے فطرتا محبت بھی شدید تر ہوتی ہے۔ بڑے جاؤ اور ارمانوں ہے اے پال رہے تھے' اس پر مشزادیہ واقعہ کہ حضرت اسمعیل نے ابھی زندگی کی چند بہاریں ہی دیکھی تھیں' ان کی حیثیت گل نودمیدہ کی ہی تھی جس پر اپنے تو اپنے' بیگانے بھی نقد دل و جان گنوا بیٹھتے ہیں۔ پھراس عمر میں وہ كياكيا ولولے اور منصوبے ہوں گے جو والدین كے دل ميں صاحبزادے كے لئے اور خود بیٹے کے دل میں اپنے لئے پیدا ہوتے ہوں گے؟ لیکن جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ امتحان لینے کی کوشش کی گئی کہ باب بیٹوں کے دلول میں میری محبت زیادہ ہے یا دنیاوی تعلقات و آسائش کی تو دونوں نے دنیاوی آسائشوں سے دامن جھٹک کر اطاعت و انقیاد اور محبت اللی کا بے مثال ثبوت پیش کر دیا۔ اس آ زمائش میں باپ کا محبت بھرا دل کانیا' نہ بو ڑھے اور کمزور ہاتھوں میں لرزہ پیدا ہوا۔ اسی طرح اللہ کی محبت اور والدین کی اطاعت سے سرشار بیٹے نے سکون اور آرام ہے باپ کے اشارے پر اپنی جان کا نذرانہ اللہ کے حضور پیش کر دیا۔ گویا سیدنا ابراہیم ملائقا نے محبت اللی کا بے مثال نمونہ پیش کیا اور سیدنا اساعیل ملِلنَّا نِے والدین کی اطاعت کیشی و نیاز مندی کا۔ **4** 13 \$

اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

کیا انسانی تاریخ محبت اللی اور ایثار و قربانی کی اس سے بهتر مثال پیش کر سکتی

' اور کیا والدین کے احترام و اجلال اور اطاعت کیشی کی کوئی نظیراس سے بهتر مل سکتی ہے جو حضرت اساعیل طالئگانے پیش کی؟

حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل للنظیا دراصل زندگی کے دو نمونے ہیں۔ ایک نمونے میں یہ وکھایا گیا ہے کہ اللہ کی محبت کے نقاضے کیا ہیں؟ اور محبت اللی کے جذبے سے سرشار انسان ان نقاضوں سے کس طرح عمدہ برآ ہوتا ہے۔ ووسرے نمونے سے یہ پہلو نمایاں ہے کہ ایک صالح معاشرے میں والدین کی اطاعت و فرمانبرداری کے حدود کیا ہیں؟

میں وہ دو حقیقیں ہیں جن پر قرآن نے ایک اسلامی معاشرے کی بنیاد رکھی ہے وہ دو حقیقیں ہیں جن پر قرآن نے ایک اسلامی عبادت و وحدانیت کے ساتھ والدین کی اطاعت اور ان سے حسن سلوک کی تاکید کی ہے۔ سورۂ بنی اسرائیل میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ (الدائل ٢٢/١٧)

''اور فیصلہ کر دیا آپ کے رب نے کہ نہ عبادت کرو مگراس کی اور مال باپ سے بھلائی کرو۔''

## **4** 14 %

## اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

سورة نساء مين فرمايا:

﴿ ﴿ وَأَعْبُدُوا أَلِنَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ، شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَدَا﴾ (النساء ٢٦/٤)

"اورتم الله کی عبادت کرواوراس کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہ ٹھسراؤ اوروالدین کے ساتھ بھلائی ہے پیش آؤ۔"

سورہ بقرہ میں بنو اسرائیل ہے جس معاہدے کا ذکر ہے اس میں بھی اللہ واحد کی عبادت کے بعد جس چیز کا حکم انہیں دیا گیا تھا۔ وہ بھی والدین ہے حسن سلوک کا تھا جس کا اولین تقاضا اطاعت والدین ہے۔

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيّ إِسْرَتِهِ بِلَ لَا نَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا﴾ (البقرة٢/٨٣)

''(یاد کرواس دقت کو) اور جب ہم نے بنی اسرائیل سے پختہ عمد لیا کہ اللّٰہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرو اور ماں باپ کے ساتھ احسان سے پیش آنا۔''

الغرض الله واحد كى عبادت كے بعد والدين سے حسن سلوك اور ان كى اطاعت كيشى كو ضرورى قرار دے كر اس حقيقت كى طرف توجه دلائى گئ ہے كه ربوبيت كبراى كے نقاضے اى وقت بورے ہو سكتے ہيں جب ربوبيت صغراى كے نقاضوں كو سمجھا جائے۔ جو لوگ بيہ نہيں جانتے كه والدين كس محنت و محبت

# اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالاند تجدید

ے اور کتنے ایٹار کے ساتھ اپناخون جگر پلا پلا کر اولاد کو پروان پڑھاتے ہیں اور بچپن سے لے کر جوانی تک کے دشوار گزار مراحل کو وہ کس طرح طے کرتے ہیں؟ ایسے احسان ناشناس لوگ اس حقیقت کے عرفان سے بھی قاصر رہتے ہیں کہ خدائے بزرگ و برتر نے ہمیں خلعت وجود سے نواز کر ہم پر کتنا بڑا کرم کیا ہے؟

عید قربان محبت اللی اور اطاعت والدین کے ان نمونوں کو دہراتی ہے جو سیدنا ابراہیم و اساعیل النظیم نے آج سے ہزاروں سال قبل پیش کئے تھے اور سیدنا ابراہیم و اساعیل النظیم نے آج سے ہزاروں سال قبل پیش کئے تھے اور سید عید اللہ تعالیٰ کی ولی ہی محبت اور والدین کے ساتھ ای طرح کے حسن سلوک اور اطاعت کیشی کا مطالبہ کرتی ہے جو اس کے پس منظرے نمایاں ہے۔ یہی وہ تفویٰ اور حقیقت ہے جو قربانی سے مقصود ہے ورنہ اللہ کو نہ خون سے کچھ غرض ہے نہ گوشت کی طلب۔

﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَلِكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقُوكَ مِنكُمُّمُ ﴾ (الحج٣/٢٢)

"الله کے ہاں نہ قربانیوں کا گوشت پہنچتا ہے نہ ان کا خون ' وہاں کوئی چیز پذیرائی پاتی ہے تو صرف تقویٰ ہے جو اس قربانی سے ابھر تا ہے۔"

## لمحه ُ فكرييه :

الله كى راہ ميں قربانى كرنے والے والدين كيا اپنے اندريد جذبہ پاتے ہيں ك

#### www.sirat-e-mustageem.com

اطاعت و قربانی کے دو نمونوں کی سالانہ تجدید

اللہ کے تھم کے مقابلے میں اولاد کی محبت ثانوی چیز ہے؟ اور اولاد کی محبت میں اللہ تعالیٰ کے حلال و حرام کے حدود توڑنے نہیں چاہئیں؟

جن کے والدین زندہ ہیں' وہ قربانی دیتے وقت ذرایہ بھی سوچ لیس کہ اس عمل قربانی میں اطاعت والدین اور ان سے حسن سلوک کی جو روح کار فرماہے' کیا اس کے نقاضے بھی پورے کر رہے ہیں؟ کمیں ایسا تو تمیس کہ اللہ کے ایک تقل کے قاضے بھی پورے کر رہے ہیں؟ کمیں ایسا تو تمیس کہ اللہ کے ایک تقلم (قربانی) پر عمل کرنے میں تو وہ کوشال جول لیکن اللہ کے دوسرے تھم (اطاعت والدین اور ان سے حسن سلوک) کے معاملے میں وہ مجربانہ نغافل کا شکار ہوں؟ اگر ایسا ہے تو یقینا عیدالاضیٰ کا دن ہمارے گئے قابل غور اور لمحد محکم فکریہ ہے۔





## عشرۂ ذوالحجہ کی فضیلت اور اس کے مسائل

# عشرۂ ذوالحجہ کی فضیلت اور اس کے مسائل

افسوس ہے کہ ہم مسلمانوں میں وہ تصورات اور اعمال تو بہت جلد رائج اور مشہور ہو جاتے ہیں جو ایجاد بندہ قشم کے ہوتے ہیں اور جنہیں اصطلاح شریعت میں بدعات سے موسوم کیا جاتا ہے۔ لیکن جن تصورات و اعمال کی نشاندہی قرآن و حدیث میں کی گئی ہے' ان کا مسلمانوں کو سرے سے علم ہی نہیں ہوتا' عمل تو بہت بعد کی بات ہے۔

جس طرح عشرہ محرم کے سلسلے میں برعی تصورات عوام کے ذہنوں میں رائخ
ہیں حالانکہ شریعت میں ان کی کوئی اصل نہیں۔ ایک برخود غلط نہہب کے
پیروکاروں نے ان تصورات کو رائج کیا اور اپنے مخصوص عقائد و افکار کی
اشاعت کے لئے ان ایام کو خاص کر کے بچھ اعمال و رسوم کو ان دنوں میں
باعث ثواب گردانا۔ بدقتمتی ہے اہل سنت کے جابل عوام میں بھی ہے شیعی
تصورات و اثرات نفوذ کر گئے اور ان میں ایک طبقہ عشرہ محرم کے سلسلے میں
شیعی و بدعی تصورات کا قائل اور عامل ہے۔ حالانکہ شریعت میں عشرہ محرم کے
سلسلے میں بچھ بیان نہیں کیا گیا۔ البتہ محرم کی دسویں تاریخ کا روزہ رکھنا حدیث
سے ثابت ہے۔ علاوہ ازیں اس کے ساتھ 9 یا اامحرم کا روزہ طانا بھی مستحب ہے۔

**(18)** 

## عشرہ ذوالحجہ کی فضیلت اور اس کے مسائل

کیونکہ نبی طاق کے اس کی خواہش کی تھی۔ اسی طرح ماہ محرم میں نفلی روزوں کی بھی ٹاکید ہے۔

ذوالحجہ کے مینے کو یہ شرف حاصل ہے کہ اس میں اسلام کا ایک اہم رکن کجے ادا کیا جاتا ہے۔ اس طرح مسلمانوں کی ملی تقریب --عید قربال-- بھی اس مینے کی ۱۰ تاریخ کو منائی جاتی ہے۔ غالبًا اس وجہ سے اس میننے کے پہلے دس دن کی بہت فضیلت احادیث میں بیان کی گئی ہے اور اللہ تعالی نے جن راتوں کی قتم سورة الفجر میں کھائی ہے۔

﴿ وَٱلْفَجْرِ إِنَّ وَلِيَّالٍ عَشْرِ كَ ﴾ (الفجر ١/٨٩ ٢٠)

جمہور مفسرین نے بھی ان سے ذوالحجہ کی دس راتیں مراد کی ہیں۔ جس سے ذوالحجہ کے پہلے دس دنوں کی فضیلت ہی کا اثبات ہو تا ہے۔ لیکن افسوس کہ عوام ان ایام فضیلت و شب ہائے سعادت سے بالعوم بے خبر ہیں۔

بسرحال احادیث نبوی میں عشرہ ذوالحجہ کی جو فضیلت بیان کی گئی ہے 'وہ حسب ذیل ہے ' اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق سے نوازے۔ حضرت عبداللہ بن عباس مختلطا فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ملتی کیا کا ارشاد گرامی ہے:

المَّا مِنْ أَيَّامِ الْعَمَلُ الصَّالِحُ فِيْهِنَّ أَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنْ هَذِهِ اللَّيَّامِ اللهِ مِنْ هَذِهِ اللَّيَّامِ الْحَشَرِ، فَقَالُواْ يَارَسُولَ اللهِ! وَلاَ الْجِهَادُ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَلاَ الْجِهَادُ فِي سَبِيْلِ اللهِ، إِلاَّ اللهِ؟

## £ 19 %

## عشرة ذوالحجه كي فضيلت اور اس كے مسائل

رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ فَلَمْ يَرْجِعُ مِنْ ذُلِكَ بِشَيْءٍ الله (بخاري، العيدين، باب فضل العمل في ايام التشريق، ح: ٩٦٩ - سنن الترمذي، الصوم، باب ما جاء في العمل في أيام العشر، ح:٧٥٧، واللفظ للترمذي)

"جتنا کوئی نیک عمل اللہ تعالیٰ کو ان دس دنوں (یعنی ذوالحجہ کے پہلے دس دنوں) میں پہند ہے اتنا کسی دن میں پہند نہیں۔" آپ سے پوچھا گیا ' یارسول اللہ! جماد فی سبیل اللہ بھی نہیں؟ آپ نے جواب دیا۔ "ہاں جماد فی سبیل اللہ بھی نہیں 'مگر کوئی شخص اللہ کی راہ میں جان ومال کے ساتھ شہید ہی ہوجائے۔"

حضرت عبدالله بن عمر في التاس روايت ب كد نبي التيام في فرمايا:

امَا مِنْ أَيَّامِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ وَلاَ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنَ الْعَمَلِ فِيهِنَّ مِنْ الْعَمَلِ فِيهِنَّ مِنْ التَّهْلِيْلِ فِيهِنَّ مِنَ التَّهْلِيْلِ وَالتَّكْبِيْرِ وَالتَّحْمِيْدِ»(مسند احمد، به تحقيق احمد شاكر مصري مرحوم، ٢٥:٤٢/٧).

"الله تعالى كے نزديك كوئى عمل اخاباعظمت اور محبوب نہيں 'جناوہ عمل بے جو ان وس دنوں ميں كثرت سے جو ان وس دنوں ميں كثرت سے تعليل 'تكبيراور تحميد كھو۔ "

**(20)** 

## عشرۂ ذوالحبر کی فضیلت اور اس کے مسائل

لِعَىٰ: ﴿لَا إِلَٰهَ إِلاَّ اللهُۥ وَاللهُ أَكْبَرُ، وَالْحَمْدُ للهِ، كاوردكره

عشرۂ ذوالحجہ میں کئے گئے عملوں کی فضیلت کی وجہ کیا ہے؟ اس کی بابت علاء نے مختلف توجیهات بیان کی ہیں' لیکن اس کی اصل حقیقت اللہ ہی جانتا ہے۔ ہمیں تو اس فضیلت پریقین رکھ کر ان دس دنوں میں زیادہ سے زیادہ نیک اعمال کرنے چاہئیں'کیونکہ بیہ فضیلت صحیح احادیث میں بیان ہوئی ہے۔

# عرفے کے روزے کی فضیلت:

ذوالحجه كى ٩ تاريخ كو يوم عرفه كما جاتا ہے۔ اس دن حجاج كرام عرفات ميں وقوف كرتے ہيں ايعنى صبح سے كر سورج غروب ہونے تك وہاں تھرتے ہيں اور اللہ سے خوب دعائيں كرتے ہيں۔ اس دن وہاں حاجيوں كے لئے روزہ ركھنا غير مستحب ہے كيونكه نبى ملتي اس عابت نہيں۔ ليكن غير حاجيوں كے لئے اس دن نه صرف روزہ ركھنا جائز ہے بلكه نهايت فضيلت والا عمل ہے۔ نبى ملتي الله نهايت فضيلت والا عمل ہے۔ نبى ملتي الله فرمایا:

"صِيَامُ يَوْمٍ عَرَفَةَ إِنِّيْ أَحْتَسِبُ عَلَى اللهِ أَنْ يُكَفَّرَ السَّنَةَ الَّتِيْ بَعُدَهُ وَالسَّنَةَ الَّتِيْ قَبْلَهُ (نرمذي، الصوم، باب ما جاء في نضل الصوم يوم عرفة، ح:٧٤٩)

"عرفے کے دن روزہ رکھنے ے ' مجھے اللہ سے امیدے کہ 'وہ گزشتہ اور

## **21** %

## عشرہ ذوالحجہ کی فضیلت اور اس کے مسائل

آئندہ (دوسالوں) کے گناہ معاف فرمادے گا۔ "

نی طاقیم کا میہ فرمان عیر حاجیوں کے لئے ہے کیونکہ حضرت ابن عمر بھاتھ ا بیان فرماتے ہیں کہ «میں نے رسول اللہ طاقیم کے ساتھ جج کیا آپ نے عرف کے دن روزہ نہیں رکھا' ابو بکر بٹاٹھ کے ساتھ جج کیا انہوں نے روزہ نہیں رکھا' حضرت عمر کے ساتھ جج کیا' انہوں نے روزہ نہیں رکھا اور حضرت عثان کے ساتھ جج کیا' انہوں نے بھی روزہ نہیں رکھا۔ اور میں بھی اس دن (عرفے میں) روزہ نہیں رکھتا' اور نہ اس کا حکم دیتا ہوں نہ اس سے روکتا ہوں۔"

# صحابة كرام وتُحافظه كاعمل:

ندکورہ احادیث پر عمل کرتے ہوئے صحابہ کرام عشرۂ ذوالحجہ میں خوب ذوق و شوق سے اعمال صالحہ اور عبادات و نوافل کا اہتمام فرماتے تھے۔ چنانچہ حضرت ابن عمراور حضرت ابو ہریرہ فی تقاک ہیہ عمل تھا کہ وہ ان دس ایام میں بازار جاتے اور بلند آواز سے تکبیریں پڑھتے' انہیں دیکھ کر دوسرے لوگ بھی تکبیریں پڑھتے' انہیں دیکھ کر دوسرے لوگ بھی تکبیریں پڑھتا شروع کر دیے۔

«كَانَ ابْنُ عُمَرَ وَأَبُوْهُرَيْرَةَ يَخْرُجَانِ إِلَى السُّوْقِ فِي الأَيَّامِ
 الْعَشْرِ يُكَبِّرَانِ وَيُكَبِّرُ النَّاسُ بِتَكْبِيْرِهِمَا (بخاري، العبدين، باب نضل العمل في أبام التشرين)

حضرت سعید بن جبیر رطافیہ کے متعلق آتا ہے کہ وہ عشرۂ ذوالحجہ میں بسلسلہ اعمال



## عشرۂ ذوالحبہ کی فضیلت اور اس کے مسائل

صالحہ خوب سعی و کوشش کرتے۔

ا فَكَانَ سَعِيْدُ بْنُ جُبَيْرِ إِذَا دَخَلَ أَيَّامُ الْعَشْرِ اِجْتَهَدَ اِجْتِهَادًا شَدِيْدًا حَتَّى ما يَكَادُ يُقْدَرُ عَلَيْهِ ((رواه البيهفي، النرغيب والترهيب، ١٩٨/٢)

## تكبيرات كامسكه:

صیح بخاری کے مذکورہ اثر سے واضح ہے کہ عشرہ ذوالحجہ میں جہاں نیکی کے دوسرے اعمال زیادہ ذوق و شوق اور زیادہ اہتمام سے کئے جائیں' وہاں تکبیرات کا بھی خوب اہتمام کرنے کی ضرورت ہے۔ جمارے ہاں میہ معمول ہے کہ نو (۹) ذوالحجہ کی نماز فجر سے تکبیرات کا آغاز کیا جاتا ہے اور پھر ہر فرض نماز کے بعد پڑھی جاتی ہیں اور میہ سلسلہ (۱۳) ذوالحجہ کی نماز عصر تک چلتا ہے۔ اور میہ تکبیرات بایں الفاظ پڑھی جاتی ہیں۔

«اَللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ،

یہ معمول اور الفاظ تکبیرات 'سنن دار قطنی (کتاب العیدین) کی ایک روایت میں بیان ہوئے ہیں 'کین یہ روایت ضعیف ہونے کی دجہ سے قابل حجت سیں۔ تاہم حضرت علی اور حضرت ابن مسعود رفی ﷺ کے ایک صحیح اثر سے یہ بات ثابت ہے کہ عرفے کی صبح سے ایام تشریق کے آخر تک تکبیرات پڑھی

عشرۂ ذوالحبہ کی فضیلت اور اس کے مسائل € 23 🍃

جائیں (فتح الباری) اس لئے تکبیرات بھی سارے ہی عشرے میں (۱۳۳) دوالحجہ ے عصر کے وقت تک بردھی جائیں اور صرف نمازوں کے بعد ہی نہیں 'بلکہ دیگر او قات میں بھی ان کا اہتمام کیا جائے' اس طرح تکبیرات کے مذکورہ الفاظ بھی اگرچہ صحیح حدیث سے ثابت نہیں' لیکن حضرت عمراور حضرت عبداللہ بن معود رہن اللہ عنقول اثرے میہ ثابت ہیں۔ اس کئے یہ بھی پڑھے جا کتے بير - البته حافظ ابن حجرنے حضرت سلمان بنات سے منقول الفاظ: «اَللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ

كو صحيح ترين قرار ديا ي - (فتح البارى العيدين باب التكبير ايام منى. ج:٢٠ ص :٥٩٥ طبع دارالسلام الرياض)

# قرماني كي نيت ركھنے والا عشرة ذوالحجه ميں تجامت وغيرہ نه كرواتے:

#### نی الملائے نے فرمایا:

"إِذَا رَأَ ثَيْتُمْ هِلَالَ ذِي الْحَجَّةِ وَارَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يُضَحِّي فَلْيُمْسِكُ عَنْ شَعْرِهِ وَأَظْفَارِهِ (صحيح مسلم، الاضاحي، باب نهى مَن دخل عليه عشَر ذي الحجَة وهو يريد النضحية أن يأخذ من

''جب تم ذوالحجه كا چاند و مكيه لو اور تم ميں ہے كوئى شخص قربانی كا ارادہ ر کھے تو وہ اپنے بال اور ناخن نہ کائے۔"

# عشرة ذوالحجرى فضيات اور اس كے مسائل

اس حدیث سے اس بات کی تاکید معلوم ہوتی ہے کہ قربانی کی نیت رکھنے والے شخص کو حجامت کروائے اور ناخن تراشنے سے اجتناب کرنا چاہئے۔

ایک اور حدیث میں آتا ہے کہ ایک شخص نے قربانی کی عدم استطاعت کا ذکر کیا' تو آپ نے اس جوالینا' ناخن ذکر کیا' تو آپ نے اس سے فرمایا کہ تم دس (۱۰) ذوالحجہ کو اپنے بال جوالینا' ناخن تراش لینا' مونچیس کٹوا لینا اور زیر ناف کے بال صاف کر لینا' کیمی عنداللہ تمہاری قربانی ہے۔ (سنن ابی داؤد' کتاب السنحایا' رقم:۲۷۸۸)

اس حدیث کی بنیاد پر که اجاتا ہے کہ عدم استطاعت والا شخص اگر عشرہ ذوالحجہ بیں حجامت وغیرہ نہ کروائے اور دس (۱۰) ذوالحجہ کو (عیدالا صحٰی کے دن) حجامت وغیرہ کر لے تو اسے بھی قربانی کا ثواب مل جائے گا کین میہ حدیث سنداً ضعیف ہے 'چنانچہ شیخ البانی رطقہ نے اسے ضعیف ابوداود میں درج کیا ہے۔ اس لئے میہ حدیث قابل حجت شمیں۔ بنابریں اس سے کسی مسئلے کا اثبات بھی صحیح شمیں۔ پس عشرہ ذوالحجہ میں تجامت وغیرہ نہ کروائے کا حکم صرف اس شخص ہی کے لیے ہے جو قربانی کرنے کی نبیت رکھتا ہے یا وہ جانور خرید چکا ہے یا قربانی کی نبیت سے اس نے جانور بیال رکھا ہے۔



## قربانی کے ضروری احکام واسائل

# قرمانی کے ضروری احکام ومسائل

## قربانی سنت مؤ کدہ ہے:

قربانی واجب ہے یا سنت؟ محدثین اس کے سنت مؤکدہ ہونے کے قائل ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عمر کی ﷺ سے ایک شخص نے پوچھا:

«اَلأَضْحِيَّةُ اَوَاجِبَةٌ هِيَ؟»

وكيا قرماني واجب ہے؟"

اس کے جواب میں حضرت ابن عمر جی تظ نے فرمایا:

الضَحَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْمُسْلِمُونَ» (ترمذي، الأضاحي، ح:١٥٠٦)

"آنخضرت علی اور مسلمان قرمانی کرتے رہے۔" سائل کی اس جواب سے تسلی نہ ہوئی تو اس نے اپنا سوال دہرایا۔ آپ نے اس کے دوبارہ سوال کا پھروہی جواب دیا۔ شخ البانی نے اس اثر کو بھی ضعیف ترندی میں درج کیاہے 'جس سے اس اثر کا سندی ضعف واضح ہے۔ تاہم اس اثر کے بعد امام ترندی کا بیہ قول مسئلے کی نوعیت کو واضح کر دیتا ہے۔

#### **26** %

#### قربانی کے ضروری احکام و مسائل

﴿والعمل على هذا عند أهل العلم أن الاضحية ليست بواجبة ولكنها سنة من سنن النبي ﷺ يستحب أن يعمل بها»

"اور اہل علم کے نزدیک ای پر عمل ہے کہ قربانی واجب نہیں ہے 'البتہ یہ نبی میں اللہ کی سنتوں میں سے ایک سنت ہے 'اس لئے اس پر عمل کرنا مستحب (پندیدہ) ہے۔"

امام ابن حزم فرماتے ہیں:

«الاضحية سنة حسنة وليسبت فرضًا، ومن تركها غير راغب عنها فلا حرج عليه في ذلك»(المحلى، مسئله نمبر:٩٧٣)

" قرمانی سنت حسنہ ہے' فرض نہیں۔ کوئی شخص اس کی شرعی حیثیت کو تسلیم کرتے ہوئے اگر ترک کرے' تو کوئی حرج نہیں۔"

بعض آثار اور عمل صحابہ سے بھی عدم وجوب ہی کا اثبات ہو تا ہے۔ چنانچہ حصرت ابو بکراور حضرت عمر رہناتی کی بابت بیان کیا گیا کہ

﴿إِنَّهُمَا كَانَا لاَ يُضَحِّيَانِ عَنْ أَهْلِهِمَا مَخَافَةَ أَنْ يُرْى ذَٰلِكَ وَاجِبًا»

"وہ دونوں اپنے گھر والوں کی طرف سے ای اندیشے کے پیش نظر قربانی

# £ 27 \$ [

#### قربانی کے ضروری احکام و مسائل

نہیں کرتے تھے کہ لوگ اے واجب نہ سمجھ لیں۔"

دو سری روایت کے الفاظ ہیں۔ ابو سریحہ غفاری بیان کرتے ہیں:

(رَأَيْتُ أَبَابَكْرٍ وَعُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا كَانَا لاَ يُضَحِّيَانِ
 فِي بَعْضِ حَدِيثِهِمْ كَرَاهِيَةَ أَنْ يُتُقْتَذِي بِهِمَا»(ارواء الغليل،
 نمبر:١١٣٩، بحواله سنن بيهقي)

"میں نے حضرت ابو بکر و عمر بھی آئو دیکھا کہ وہ قربانی نہیں کرتے تھے'اس وجہ سے کہ وہ ناپسند کرتے تھے کہ اس عمل میں دو سرے لوگ بھی ان کی اقتداء کریں۔"

ایک اور صحابی حضرت ابومسعود انصاری بناتشد کی بابت آتا ہے۔

ا إِنِّي لاَدَعُ الاَضْلَحٰى وَإِنِّيْ لَمُوْسِرٌ مَخَافَةَ أَنْ يَرَى جِيْرَانِيْ أَنَّهُ حَتْمٌ عَلَىًّ ((رواء الغليل نمبر:١١٣٩)

''میں خوش حال ہونے کے باوجود قرمانی نہیں کر تا' اس ڈرے کہ کہیں میرے پڑوی میہ نہ سمجھ لیں کہ قرمانی میرے لئے ضروری ہے۔''

## ایک ضروری وضاحت:

قرآن کریم (سورۃ الحج) میں قربانی کا ذکر اور اس کے بعض مسائل کا بیان مج کے ضمن میں آیا ہے 'جس سے منکرین حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ قربانی کا حکم صرف حاجیوں ہی کے لئے دیگر مسلمانوں کے لئے سے ضروری نہیں لیکن € 28

قربانی کے ضروری احکام و مسائل

یہ بات صحیح نہیں قربانی کرنے کا مطلق تھم بھی قرآن کریم کے دوسرے مقام پر مدحہ و سر

﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ۞ (الكوثر٢/١٠٨)

"ا پ رب کے لئے نماز پڑھے اور قربانی سیجے۔"

اس کی تبیین و تشریح (عملی طور پر) نبی طُرِیدا نے اس طرح فرمائی که آپ خود مدیند منورہ میں ہر سال (۱۰) ذوالحجہ کو قرمانی کرتے رہے اور مسلمانوں کو بھی قرمانی کی تاکید کرتے رہے ۔ علاوہ ازیں آپ نے قرمانی کی تاکید کرتے رہے ۔ علاوہ ازیں آپ نے قرمانی کی بابت جہال دیگر بہت می ہدایات دیں ' وہاں سے بھی فرمایا کہ (۱۰) ذوالحجہ کو ہم سب سے پہلے (عید کی) نماز پڑھیں اور اس کے بعد جا کر جانور ذرج کریں۔ فرمایا:

ا إِنَّ أُوَّلَ مَا نَبُدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هٰذَا أَنَ تُصَلِّى ثُمَّ نَرْجِعَ فَنَنْحَرَ، فَمَنْ فَعَلَ ذَٰلِكَ أَصَابَ سُنَّتَنَا، وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّى فَهَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّى فَإِنَّهَا لَحْمٌ عَجَّلَهُ لأَهْلِهِ، لَيْسَ مِنَ التَّسُكِ فِي يُصَلِّى فَإِنَّهَا لَحْمٌ عَجَّلَهُ لأَهْلِهِ، لَيْسَ مِنَ التَّسُكِ فِي شَصَلِّى فَإِنَّهَا لَحْمٌ عَجَّلَهُ لأَهْلِهِ، لَيْسَ مِنَ التَّسُكِ فِي شَصَلِّى التَّهُ مِن التَّسُكِ فِي شَمَىءٍ المحدم المحدم العدين، العدين، الما التبكير للعيد، ح (٩٦٨)

''سب ہے پہلے جس چیزہے ہم اپنے اس دن (عیدالا سخیٰ) کی ابتداء کریں گے' وہ یہ ہے کہ ہم (عید کی) نماز پڑھیں گے' پھر عید گاہ ہے واپس جاکر قربانی کریں گے۔ جس نے اس طرح کیا' وہ یقینا تھارے طریقے کو پہنچ گیا اور جس نے (عید کی) نمازے پہلے ہی جانور ذرج کر لیا' تو اس نے اپنے گھر قربانی کے ضروری احکام و سائل

والوں کے لئے گوشت میں جلدی کی و بانی سے اس میں کوئی چیز نہیں۔"

نبی طرف کے اس فرمان سے جہاں اس امر کی وضاحت ہوتی ہے کہ قربانی نماز
عید سے پہلے نہیں ہو سکتی چاہے شہر ہویا دیسات۔ وہاں سے بھی واضح ہے کہ
قربانی کا تھم ہر مسلمان کے لئے ہے چاہے وہ کہیں بھی ہو۔ کیونکہ حاجی تو
عیدالا منحیٰ کی نماز ہی نہیں پڑھتے ،جس سے صاف ظاہر ہے کہ سے تھم غیر حاجیوں
ہی کے لئے ہے۔

بنابریں قربانی کے بارے میں "اہل قرآن" لیعنی منکرین حدیث کا یہ نظریہ بھی غلط ہے کہ اس کی کوئی شرعی اہمیت و حیثیت ہی نہیں۔ اسی طرح اس کے وجوب و فرضیت کے قائلین کا نقطہ نظر بھی محل نظرہے ' بلکہ اس میں مزید افراط کا مظاہرہ کرتے ہوئے ایک ایک گھر میں افراد خانہ کے اعتبار سے کئی گئی قربانیوں کو ضروری قرار دینا عمد رسالت و عمد صحابہ کے معمول کے خلاف ہے جس طرح کہ حضرت ابوابوب انصاری ہڑاڑ کی روایت سے (جو آگے آئے گی) واضح ہے۔

عيب دار جانور 'جن کي قرباني جائز نهيس:

حضرت براء بن عازب والله على مروى ب وسول الله علي إن فرمايا:

﴿ أَرْبَعُ ۚ لَا تَجُورُرُ فِي الأَضَاحِيُ، الْعَوْرَاءُ بَيِّنُ عَوَرُهَا، وَالْمَرِيْضَةُ بَيِّنٌ مَرَضُهَا، وَالْعَرْجَاءُ بَيِّنٌ ضَلْعُهَا وَالْكَسِيرُ

€ 30 €

#### قرمانی کے ضروری احکام و مسائل

کی قربانی ممنوع ہے۔

الَّتِيُّ لاَ تُنْقِي» (ابوداؤد، الاضاحي، باب ما يكره من الضحايا، ح:٢٨٠٢)

''قربانی میں چار قتم کے جانور جائز نہیں۔ © کانا (بھینگا) جانور جس کا کانا پن واضح ہو۔ © بیار' جس کی بیاری واضح ہو۔ ③ کنگڑا' جس کا کنگڑا پن واضح ہو۔ ④ اور نہایت لاغرجانور' جس کے اندر گودا نہ ہو۔''

بعض روایات بیں بیان ہوا ہے کہ (آنکھ کے ساتھ ساتھ) کان بھی اچھی طرح دیکھ لئے جائیں' اس لئے کہ کان بیں نقص والے جانور کی بھی قربانی کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ کان بیں نقص کا مطلب' کان بیں آگے بیچھے سے کٹا ہوا یا سوراخ والا ہونا ہے۔ اس طرح عضباء جانور کی ممانعت ہے' اس سے مراد وہ جانور ہے جس کا کان آدھا یا آدھے سے زیادہ کٹا ہوا ہو۔ جس طرح سعید بن مسیب کی توضیع سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ (ارواء الغلیل' ۱۳۱۱/۳۳) مسیب کی توضیع سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ (ارواء الغلیل' ۱۳۱۱/۳۳) اس کا مطلب سے ہوا کہ جس جانور کا کان تھوڑا ساکٹا ہوا ہو' تو ایسا جانور قربانی کے لئے جائز ہے' البتہ کان آدھا یا آدھے سے زیادہ کٹا ہوا' تو ایسے جانور قربانی کے لئے جائز ہے' البتہ کان آدھا یا آدھے سے زیادہ کٹا ہوا' تو ایسے جانور

۲- مجمع الزوائد میں طبرانی اوسط حدیث: (۳۵۷۸) کی روایت ہے جس میں دو جانوروں کی اور ممانعت ہے۔ ایک خارش والا جانور اور دو سرا وہ جانور جس کا تھن کٹا ہوا ہو۔ (مجمع الزوائد '۴۵-۹) طبع قدیم)



## قربانی کے ضروری احکام و مسائل

## قرمانی کا جانور ((مُسِنَّه )) (دو دانتا) ہو:

#### آنخضرت الناييا نے فرمايا:

«لاَ تَذْبَحُوا إِلاَ مُسِنَّةَ إِلاَ أَنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُمْ فَتَدْبَحُوا جَذْعَةً مِّنَ الضَّأْنِ الصحيح مسلم، الاضاحي، باب من الاضحية، ح: ١٩٦٣) "صرف دو دانتا جانوركي قرباني كرو- بإل اگروه تم پر مشكل به وجائے (يعني مل ند رہا ہويا اس كا خريدنا تمماري طاقت سے بالا ہو) تو بھيڑكا جذعه (كھيرا) كر له "

اس تھم نبوی کے مطابق بگرا بگری اونٹ او نٹنی اور گائے بیل دو دانتے ہونے ضروری ہیں۔ ہاں بھیڑکا جذعہ (دنبا چھترا وغیرہ) کا دو دانتا ہونا ضروری نہیں۔ جذعے کی اس کے بغیر بھی قربانی جائز ہے۔ لیکن اہل لغت اور شارحین حدیث نے صراحت کی ہے کہ جذعہ (دنبا چھترا وغیرہ) ایک سال کا ہو اس سے کم عمر کے دنبے چھترے کو جذعہ نہیں کما جا سکتا۔ اس لئے دنبے چھترے کے لئے ایک سال کی شرط ضروری ہے۔

#### ضروری وضاحت:

خیال رہے مُسِنَّه کا مطلب بڑی عمریا بڑی ڈیل ڈول والا جانور نہیں؛ جیسا کہ بعض لوگ شبھتے ہیں۔ بلکہ اس سے مراد وہ جانور (بکرا' گائے اور اونٹ) ہیں جس کے دودھ والے اگلے دو دانت گر جائیں اور اس کی جگہ دوسرے دانت تریانی کے ضروری احکام و سائل

آنے شروع ہو جائیں اور مختلف ملکوں کے اعتبار سے ان جانوروں کے دو دانتا ہونے میں سالوں کا فرق واضح ہو جاتا ہے۔ مثلاً کسی ملک میں گائے بکری دو سال کے بعد تیسرے سال میں دو دانت نکالتی ہے جب کہ ہمارے ملک میں بکری بالعموم دو سرے سال میں دو دانتا ہو جاتی ہے۔ اونٹ پانچ سال کے بعد چھٹے سال میں دو دانتا ہو جاتا ہے۔ اس لئے قربانی کے ان جانوروں میں سالوں اور عمروں کا اعتبار نہیں ہے ' بلکہ مُسِنَّه (دو دانتا) ہونا ضروری ہے ' وہ جب بھی ہو۔

# كهاليس ايخ مصرف ميس بهي لائي جاسكتي بين:

قنادہ بن نعمان کہتے ہیں رسول الله طافیظم نے فرمایا:

﴿ أَخْبَرَهُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَامَ فَقَالَ... وَلاَ تَبِيْعُواْ لُحُوْمَ الْهَدْيِ وَالاَضَاحِيْ وَكُلُواْ وَتَصَدَّقُواْ وَاسْتَمْتِعُواْ بِجُلُودِهَا وَلاَ تَبِيْعُوهُهَا ((رواه احمد، نيل الاوطار، ١٢٦/٥)

"حرم کی قرمانی اور دیگر قرمانیوں کا گوشت نہ پیچو۔ اسے خود کھاؤ اور غریبوں کو کھلاؤ اور کھالیس بھی نہ بیچو'البتہ تم خود اس سے فائدہ اٹھا کتے ہو۔" خود فائدہ اٹھانے کامطلب'انہیں اپنے استعمال میں لانا ہے۔ بینی ایساکرنا جائز ہے۔ سر سنتہ میں ا

# کھالوں کے مستحق لوگ:

بصورت دیگر کھالوں کے مستحق غرباء و مساکین ہیں۔ اس لئے مدارس دیننیہ کو بھی دینا جائز ہے' کیونکہ وہاں زیر تعلیم طلباء کی اکثریت غرباء و مساکین کی قربانی کے ضروری احکام و سائل

ذیل میں آتی ہے۔ علاوہ ازیں کھالیں مجاہدین کو بھی دی جاسکتی ہیں۔ اہم اجرت کے طور پر کسی کو دینا جائز نہیں۔ جیسے دیماتوں میں ائمہ مساجد کو اس نقطہ نظر سے دی جاتی ہیں' اگر امام غریب ہو تو بات اور ہے۔ بصورت دیگر اس کو دینا محل نظرہے۔

# حاملہ جانور کی قربانی بھی جائز ہے:

حاملہ (گابھن) جانور کی قربانی بھی جائز اور صحیح ہے۔ کیوں کہ اس کی ممانعت کی کوئی صراحت نہیں ہے اس لئے بمصداق حدیث نبوی

«مَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ عَفُوهٌ»(أبوداؤد، الاطعمه، باب ما لم يذكر

تحريمه حديث؛ ٣٨٠٠)

ایسے جانور کی قربانی جائز ہوگی۔

(۱) حاملہ جانور خرید نے کے بعد قربانی سے پہلے ہی اگر وہ بچہ دے وے تو قربانی والے روز مال اور بچہ دونوں کو ذائح کر دیا جائے تاہم یہ ایک ہی قربانی شار ہوگی دو نہیں۔ اس سلسلے میں حضرت علی بڑائنہ کا ایک اثر حافظ ابن ججر براٹیلیے نے تلخیص المحبیر (ج: ۴۴ مص یہ ۱۳۳ مطبع جدید) میں بحوالہ سنن بیہی نقل کیا ہے۔ المحبیص المحبیر (حاملہ) کی قربانی کے بعد اس کے جنین (پیٹ سے نگلنے والے (۳) گابھن (حاملہ) کی قربانی کردے۔ زندہ فکلے تب بھی اور مردہ فکلے تب بھی ورنوں صورتوں میں حیوان مذبوح کے بیٹ سے فکلنے والا بچہ حلال ہے۔

34 %

#### قربانی کے ضروری احکام و مسائل

(باجماع الصحابة كما نقله الماوردي)

ويكهيِّ اعلام الموقعين ج: ٢ ص: ١٣ ٢ طبع جديد)

احناف کے نزدیک بھی گابھن جانور کی قربانی جائز ہے تاہم مکروہ ہے۔ ای طرح بچہ زندہ نکلے تو وہ حلال ہے لیکن مردہ بچہ حلال نسیں ہے۔ (عریز الفتاوی دارالعلوم دیوبند'ج:ا'ص:۱۹۷)

خصی ہوناعیب نہیں ہے:

خصی جانور کی قربانی بلا کراہت جائز ہے خود آنخضرت ملٹی کیا نے دو خصی مینڈھوں کی قربانی کی تھی۔

النّبيعُ ﷺ يَوْمَ اللّبيحِ كَبْشَيْنِ اَمْلَحَيْنِ مَوْجُوثَيْنِ (سنن اللّبِحِ عَبْشَيْنِ اللّبيعِ عَبْشَيْنِ اللّبيعِ عَبْشَيْنِ اللّبيعِ عَبْدَ (١١٤٧)
 أبي داؤد، باب ما يستحب من الضحايا ح: ٢٧٩٥، الارواء، نمبر: ١١٤٧)

# اگر تعیین کے بعد عیب پیدا ہو جائے:

اگر جانور خرید نے کے بعد اس میں کوئی نمایاں اور واضح عیب پیدا ہو جائے۔ مثل نصف سے زیادہ کان کٹ گئے۔ کانا ہو گیایا ظاہراً لنگڑا ہو گیایا سینگ ٹوٹ گیا تو اس کا کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں بعض علماء مند احمد کی ایک حدیث کے مطابق ایسے جانور کی قربانی جائز قرار دیتے ہیں۔ حدیث میں آتا ہے کہ ایک صحابی نے قربانی کے لئے ایک دنبہ خریدا' ایک بھیڑیے نے اس پر حملہ کر کے اس کی چکی کاٹ لی۔ صحابی نے رسول اللہ ملی کے اپوچھاتو آپ نے فرمایا کہ تم

## قربانی کے ضروری احکام و مسائل

ای جانور کی قربانی کر ڈالو (اصْبَح بِدِ) کیکن دیگر بعض علمائے محققین اس حدیث سے استدلال درست نہیں سمجھتے کیونکہ یہ روایت سنداً سخت ضعیف ہے ان میں حافظ ابن حجر' امام شوکانی اور امیر یمانی منتشیئے صاحب سبل السلام جیسے اساطین علم و فن شامل ہیں۔

بنابریں جو شخص صاحب حیثیت ہو' اس کے لئے زیادہ صحیح اور احوط طریقہ یمی ہے کہ وہ مزید کچھ رقم خرج کر کے بے عیب جانور لے کر قربانی کرے۔ البتہ نادار آدمی' جو جانور بدلنے کی صورت میں نقصان برداشت کرنے کی استطاعت نہیں رکھتا اس کے لئے گنجائش نکل عمق ہے۔

# فوت شدہ کی طرف سے قرمانی کا تھم:

فوت شدہ لوگوں کی طرف سے قربانی کے جوت میں بعض ضعیف حدیثیں آتی ہیں جن سے کئی علاء میت کی طرف سے قربانی کے جواز پر استدال کرتے ہیں۔ جیسے رسول اللہ طاق کیا کے بارے میں آتا ہے کہ وہ امت کی طرف سے بھی ایک قربانی دیا کرتے تھے (مجمع الزوائدج من ص ۲۳) یا جیسے حضرت علی بھاڑ کے متعلق آیا ہے کہ وہ دو (۲) جانوروں کی قربانی دیا کرتے تھے 'ایک اپنی طرف سے اور ایک نبی طاق کے کہ فیم نبی طرف سے اور ایک نبی طرف کے اور فربایا کرتے تھے کہ مجمع نبی طاق کے ایک ایک ایسا کرنے کا تھم دیا ہے (ترفدی 'الاضحیۃ ) لیکن دو سرے بعض علماء کہتے ہیں کہ میت کی طرف سے قربانی دینے کے جواز پر دلالت کرنے والی حدیثیں ضعیف میت کی طرف سے قربانی دینے کے جواز پر دلالت کرنے والی حدیثیں ضعیف میت کی طرف سے قربانی دینے کے جواز پر دلالت کرنے والی حدیثیں ضعیف

# قربانی کے ضروری احکام و سائل

ہیں۔ اس لئے وہ کہتے ہیں کہ اگر میت کی طرف سے قربانی کی جائے تو اس کا سارا گوشت فقراء میں تقسیم کر دیا جائے خود نہ کھائے۔ (ملاحظہ ہو تحفہ الاحوذی'ج:۲'ص:۳۵۳)

اور بعض علماء نے نبی ملتی کے امت کی طرف سے قربانی کرنے والی احادیث کی صحت کو تسلیم کرتے ہوئے کہا ہے کہ نبی ملتی کا بیہ عمل آپ کی خصوصیات میں سے ہے جس میں امت کے لئے آپ کی اقتداء جائز نہیں۔ (دیکھئے ارواء الغلیل سے ہے جس میں امت کے لئے آپ کی اقتداء جائز نہیں۔ (دیکھئے ارواء الغلیل سے ہے جس میں امت

## قصاب کو اجرت الگ ہے دی جائے:

اگر قصاب سے قربانی کرائی جائے تو قصاب کو اجرت اس قربانی سے نہ دی جائے۔ حضرت علی بڑاتھ سے روایت ہے کہ:

الَّمَرَنِي النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَقُمْتُ عَلَى الْبُدُنِ وَلاَ أَعْطِى عَلَيْهَا شَيْتًا فِي جِزَارِيَهَا المخاري، الحج، باب لا يعطي الجزار من الهدى شيء، ح: ١٧١٦)

" مجھے رسول اللہ طائع اللہ علم دیا تو میں قربانیوں پر کھڑا ہو گیااور سے کہ ان (کی کھال وغیرہ) سے قصاب کی اجرت نہ دول۔"

تمام اہل خانہ کی طرف سے ایک قربانی:

تمام گر والوں کی طرف سے ایک قربانی بھی کافی ہے۔ گھر کے ہر ہر فرد کی

\$ 37 %

قرمانی کے ضروری احکام و مسائل

طرف ہے الگ الگ قربانی ضروری نہیں۔ چنانچہ حضرت ابوایوب انصاری بڑاتھ کی حدیث میں ہے۔

(كَانَ الرَّجُلُ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ يُضَحِّى بِالشَّاةِ عَنْهُ وَعَنْ أَهْلِ بَيْتِهِ (النَّهِ عَنْهُ وَعَنْ أَهْلِ بَيْتِهِ (ابن ماجه، الاضاحي، ح:٣١٤٧، نرمذي، ح:١٥٠٥)

"نبي النَّهَ لِمُ كَ زَمَانَ مِين سب كُم والون كي طرف سے لوگ ايك بي

قربانی ذی کرتے تھے۔"

ایک اور روایت میں ہے۔

«كَانَ النَّبِيُّ وَعِيْثُةً يُضَحِّى بِالشَّاةِ الْوَاحِدَةِ عَنْ جَمِيْعِ أَهْلِهِ» (رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح، مجمع الزوائد ٢١/٤)

" نبی طان کی ایک بکری تمام گھر والوں کی طرف سے قرمانی کرتے تھے۔"

ان احادیث کی روشن میں یہ بات پایہ مجبوت کو پہنچ جاتی ہے کہ ایک بکری کی قربانی تمام گھر والوں کی طرف سے کافی ہے وہ چاہے کتنے ہی ہوں۔

قربانی کا گوشت خود بھی کھائے دو سروں کو بھی کھلائے

قربانی کا گوشت خود کتنا کھائے اور کتنا تقسیم کرے۔ اس کی کوئی حد کسی نص صرت کے ثابت نہیں۔ البتہ بعض علماء نے قرآن کی اس آیت ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْفَانِعَ وَٱلْمُعَثِّرَ ﴾ (الحج ۲۲/۲۲) دوقہ اذ سے گاہ شدہ نے تھے کا رہے نہ میں میں اس کھ

"قربانی کے گوشت سے خود بھی کھاؤ۔ خود دار مختاج اور سوالی کو بھی

## 38

#### قربانی کے ضروری احکام و مسائل

كھلاؤ ۔ '

کے تحت لکھا ہے کہ گوشت کے تین ھے کر لیے جائیں' ایک اپنے لئے' دو سرا احباب و متعلقین کے لئے اور تیسرا فقراء و مساکین کے لئے۔

"وقد احتج بهذه الآية الكريمة من ذهب من العلماء إلى أن الاضحية تجزأ ثلاثة اجزاء فَثُلُثٌ لصاحبها ياكله وثُلُتٌ يتصدق به على الفقراء النسير ابن كثير ٣/٣٢٢)

# غیر مسلم کو بھی قربانی کا گوشت دیا جاسکتا ہے:

قربانی کا گوشت غیر مسلم کو بھی دیا جا سکتا ہے کیونکہ قرآن مجید کا یہ تھم:
﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ أَلْفَ الْحِ وَالْمُعَثِّرَ ﴾ (الحج ٢٦/٢٢)

"موالی اور غیر موالی دونوں کو قربانی کے گوشت سے کھلاؤ۔"
عام ہے جس میں غیر مسلم بھی شامل ہیں۔

ن سے

# قربانی کتنے دن تک جائز ہے:

قربانی کرنی اگرچہ یوم النحر لیعنی بقر عید والے دن سب سے بهتر ہے لیکن اس کے بعد بھی قربانی کرنی جائز ہے۔ گو اس میں اختلاف ہے کہ قربانی کتنے دن تک جائز ہے؟ حدیث کی رو سے (بقر عید یعنی ۱۰ ذوالحجہ) کے بعد تین دن (۱۱٬ ۱۲٬ ۱۳ ذوالحجہ) تک ہو سکتی ہے کیونکہ عید کے دن کو اصطلاح شرعی میں یوم النحر اور 39

#### قرمانی کے ضروری احکام و مسائل

اس کے بعد کے تین دنوں اا' ۱۲' ۱۳ کو ایام تشریق کما جاتا ہے۔ اور ان چاروں دونوں کے سلسلے میں اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔

﴿ وَاذْكُرُواْ اللّهَ فَي آيَامِ مَعْدُودَاتِ ﴿ (البقرة ٢٠٣/٢) تفير ابن كثير مين حفرت عبدالله بن عباس في فيا عن منقول ب: «الايام المعدودات ايام التشريق وهي أربعة ايام يوم النحر وثلاثة بعده»

"(الابام المعدودات) ( گنتی کے چند دن) سے مراد ایام تشریق یعنی یوم النحر (بقر عیر کادن) پھر تین دن اس کے بعد ہیں "یعنی اا '۱۱ '۱۱ والحجہ۔ اور فقہ حنفی کی مشہور اور متداول کتاب "ہدامیہ" میں بھی تسلیم کیا گیا ہے کہ ایام تشریق تین دن ہیں 'اا '۱۱ '۱۱ (ملاحظہ ہو 'کتاب الاضحیة ص: ۴۳۰ 'آخرین 'طبع لکھنو) شخ عبدالقادر جیلانی رطشہ نے بھی اپنی کتاب "غنیة الطالبین" میں حضرت ابن عباس بڑی تا ہے ایام معدودات کی بھی تفییر نقل فرمائی ہے (ص محضرت ابن عباس بڑی تا ہے ایام معدودات کی بھی تفییر نقل فرمائی ہے (ص محکوم مطبوعہ لاہور ۴۳۱ھ) پس جب سے ثابت ہو گیا کہ ((یوفر النّحر)) "قربانی کے دن 'ا ذوالحجہ جن کے دن 'ا ذوالحجہ " کے علاوہ ایام تشریق تین دن ہیں یعنی اا '۱۲ '۱۱ تا ذوالحجہ جن میں ذکر النی بالخصوص فرض نمازول کے بعد اور دیگر او قات میں تکبیرات کئی میں 'و یہ معلوم ہونا چاہئے کہ ایام تشریق قربانی کے دن بھی ہیں جن میں جاتی ہیں' تو یہ معلوم ہونا چاہئے کہ ایام تشریق قربانی کے دن بھی ہیں جن میں جب کہ قربانی کی جاسکتی ہے۔ چنانچہ حضرت جبیر بن مطعم بولٹو کی حدیث میں ہے کہ قربانی کی جاسکتی ہے۔ چنانچہ حضرت جبیر بن مطعم بولٹو کی حدیث میں ہیں جب کہ قربانی کی جاسکتی ہے۔ چنانچہ حضرت جبیر بن مطعم بولٹو کی حدیث میں ہے کہ قربانی کی جاسکتی ہے۔ چنانچہ حضرت جبیر بن مطعم بولٹو کی حدیث میں ہے کہ

# 40%

#### قرمانی کے ضروری احکام و مسائل

#### رسول الله النيخ نے فرمایا:

الكُلُّ أَيَّامِ التَّشْرِيْقِ ذَبْحٌ الرواه احمد وابن حبان في صحيحه تفسير ابن كثير، تفسير سورة الحج، ونصب الراية ١٦/٣، ٢١٢/٤، سنن دارقطني ٢٨٤/٤، طبع جديد، السنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٤/٤، طبع جديد وصحيح ابن حبان ١٦٦/٩، ح:٣٨٥٤، به تحقيق شعيب الارنؤوط)

## "سارے ایام تشریق ذیج کے دن ہیں"

تفیر ابن کیر میں ہے' ای کے قائل امام شافعی رطاقہ ہیں۔ سورۂ بھرہ اور سورۂ ج کی تفیر میں ہے کہ: "امام شافعی رطاقہ کا یہ مسلک ران ج ہے کہ قربانی کا وقت او دوالحجہ ہے ایام تشریق کے آخری دن (۱۳ دوالحجہ) تک ہے۔" بعض حضرات نے حدیث ندکور کہ "ایام تشریق ذن کے دن ہیں" کو منقطع قرار دیا ہے۔ یہ محکم ہیں۔ بنابرین محدثین ہے۔ یہ محکم ہیں۔ بنابرین محدثین کے ایک گروہ کے نزدیک ہی روایت صحیح ہے۔ ای لیے شیخ البانی نے اسے صحیح ہے۔ ای لیے شیخ البانی نے اسے صحیح الحامع الصغیر (رقم کے ۱۳۵۳) میں درج کیا ہے '"الجامع الصغیر" کے شارح علامہ مناوی نے بھی اس کی صحت کو تشلیم کیا ہے (فیض القدیر 'ج:۵ میں۔ ۲۵) حافظ بیٹی نے بھی اس کی صحت کو تشلیم کیا ہے (فیض القدیر 'ج:۵ میں۔ ۲۵) حافظ بیٹی نے بھی اس کی صحت کو تشلیم کیا ہے (فیض القدیر 'ج:۵ میں۔ ۲۵) حافظ بیٹی نے بھی اس کے تمام رجال کو ققہ قرار دیا۔ (مجمع الزوائد 'ج:۳ میں۔ ۲۵)

قربانی کے خروری احکام و سائل

ہے (الفتح الربانی 'ج ۱۳ ص ۱۹۳) شیخ البانی نے السحیحہ میں اس کے تمام طرق پر بحث کر کے اس کو دیگر شواہد کی بناپر قابل ججت گردانا ہے السحیحہ 'ج،۵ 'ص الا المعاد کے محقق نے اپنی تعلیق میں اسے صحیح قرار دیا ہے۔ (زادالمعاد ' بہ تحقیق شعیب الارناوط 'ج:۲' ص:۱۸۳ مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: کتاب الام 'لامام الثافعی 'ج:۲' ص:۲۲۲ طبع مصر ۱۹۷۳ء 'نیل الاوطار 'ج:۵' ص:۲۲۸ موارد الظمآن فی زوا کد ابن حبان 'ص:۲۲۸)

# قربانی کے جانوروں کی تفصیل:

الدكتور وبهة الزحيلي (شامي) لكصة بين:

«والذي يضحى به باجماع المسلمين الازواج الثمانية، وهي الضأن والمعز والابل والبقر، والاخيران يجزىء الواحد منهما عن سبعة»(التفسير المنير ١٢٧/٢٣)

''جو جانور قربانی میں ذرئے کئے جاتے ہیں' وہ باجماع مسلمین آٹھ ہیں۔ بکرا کبری' بھیٹر (نر اور مادہ) اونٹ (نر اور مادہ) اور گائے' بیل اور اونٹ اور گائے میہ دونوں آخری جانور سات سات افراد کی طرف سے قربانی میں کئے جائےتے ہیں۔''

# تجينس كي قرماني كاحكم:

ندكوره جانورون ميں جينس كا ذكر شيں ہے "كيونك، عرب بالخصوص تجاز (مك، و

# قربانی کے ضروری احکام و مسائل

مدینہ) میں بھینس کا وجود نہیں اس لئے بھینس کے بارے میں بالحضوص قرآن و حدیث میں کوئی صراحت نہیں ہے۔ غیر عرب علاقوں میں بھینس بائی جاتی ہے تاہم بعض علائے لغت نے اے گائے ہی کی ایک قتم قرار دیا ہے۔

جیسا کہ (حیواۃ الحیوان 'ج:ا' ص:۱۸۲- لسان العرب 'ج:۲' ص:۳۳- المغرب فی ترتیب المعرب اور مصباح المغرب المنیر 'ج:ا' ص:۱۳۴ وغیرہ میں ہے۔ اس طرح محدثین نے بھینس کو حکم زکوۃ میں گائے کے حکم میں رکھا ہے لیعنی گائے میں زکوۃ کاجو حساب ہو گا۔ اس حساب سے بھینسوں میں سے زکوۃ اداکی جائے گی۔ احتاف نے (غالبا) اس مشابهت حکم زکوۃ کی بنا پر اسے حکم قربانی میں بھی گائے کے حکم پر محمول کیا ہے۔ چنانچہ فقہ حنی کی مشہور کتاب ہدایہ میں ہے:

﴿وَيَكُنْخُلُ فِي الْبُقَرِ الْجَامُوسُ لاَ نَهُ مِنْ جِنْسِهِ إِ(هداية، كتاب الاضحة، ٢/٣٣٤)

"قربانی میں بھینس گائے کا حکم رکھتی ہے کیونکہ سے اس کی جنس سے۔"

علمائے اہل حدیث اس بارے میں مختلف الرائے ہیں۔ شخ الاسلام مولانا شاء اللہ امر تسری رطشے بھینس کی قربانی کے قائل ہیں۔ (ملاحظہ ہو فقاوی شائیہ' ج:امص:۵۲۰)

مولانا عبدالقادر عارف حصاري رطيقي جماعت ابل حديث ك ايك محقق عالم

43 %

قربانی کے ضروری احکام و مسائل

تھے ان کا بھی ایک فتویٰ کئی سال قبل (الاعتصام ' ۸ نومبر ۱۹۷۳) میں شائع ہوا تھا جس میں انہوں نے بھینس کی قرمانی کے جواز میں دلائل مہیا فرمائے تھے۔

کیکن دوسری طرف بعض علائے اہل حدیث برینائے احتیاط بھینس کی قربانی کے جواز کے قائل نہیں جیسا کہ مولانا حافظ عبداللہ صاحب محدث روپڑی رطفیہ نے لکھا ہے چنانچہ وہ اس سوال کے جواب میں کہ کیا بھینے (کٹے) کی قربانی جائز ہے'یا نہیں؟ لکھتے ہیں:

" قرآن مجید پارہ: ٨ ، رکوع: ٣ میں بھیمة الانعام کی چار قسمیں بیان کی گئی ہیں۔ دنبہ ، بُری ، اونٹ ، گائے۔ بھینس ان چار میں نہیں۔ اور قربانی کے متعلق علم ہے۔ بھیمة الانعام ہے ہو۔ اس بناء پر بھینس کی قربانی جائز نہیں۔ ہاں ذکوۃ کے مسلے میں بھینس کا تھم گائے والا ہے .... یاد رہے کہ بعض مسائل احتیاط کے مسلے میں بھینس کا تھم گائے والا ہے .... یاد رہے کہ بعض مسائل احتیاط کے لحاظ ہے دو جتوں والے ہوتے ہیں اور عمل احتیاط پر کرنا پڑتا ہے .... ایسا ہی بھی دونوں جتوں پر عمل ہو گا۔ ذکوۃ ادا کرنے ہیں احتیاط ہے اور قربانی نہ کرنے میں احتیاط ہے۔ اس بنا پر بھینسے کی قربانی جائز میں اور بعض نے جو یہ لکھا ہے کہ:

(اَلْجَامُونُسُ نَوْعٌ مِنَ الْبَقَرِ) يعني "بجينس گائے کی فتم ہے۔"

میہ بھی ای زکوۃ کے لحاظ ہے صحیح ہو سکتا ہے ورنہ ظاہر ہے کہ بھینس دو سری

**44** 

#### قرمانی کے ضروری احکام و مسائل

جنس ہے ہے۔ (فاوی اہل حدیث نج:۲ من:۳۲۲ میں ۱۹ اس تفصیل ہے واضح ہے کہ علمائے اہل ہدیث میں دونوں را کمیں پائی جاتی ہیں اس لئے اس مسئے میں تشدد اختیار کرنا صحح نہیں ہے اگر کوئی ہخص برینائے اختیاط بھینس کی قربانی کے جواز کا قائل نہ ہو تو اسے یہ رائے رکھنے اور اس پر عمل کرنے کا حق حاصل ہے لیکن آگر کوئی مخض دیگر علماء کی رائے کے مطابق بھینس کی قربانی کرتا ہے نو قائل ملامت وہ بھی نہیں۔ جواز کی گنجائش بمرحال موجود ہے کیونکہ بہت سے علمائے لغت نے اسے گائے ہی کی جنس سے قرار دیا ہے۔ مولانا عبیداللہ رحمانی روافیے صاحب مرعاۃ المفاتیج نے بھی کی بات تکھی ہے۔ مولانا عبیداللہ رحمانی روافی صاحب مرعاۃ المفاتیج نے بھی کی بات تکھی ہے۔ (مرعاۃ نجید) میں سے شراک کھی ہے۔

## ذیح کرنے کی وعار

البِسْمِ اللهِ وَاللهُ أَكْبَرُ (صحيح بخاري، باب التكبير عند الذبح، حديث ٥٥٦٥، مسلم، باب استحسان الضحيه . . . حديث: ١٩٦٦)

که رفن کے۔

ویکر ضروری باتیں 🕹 🐔

# دیگر ضروری باتیں

🛞 عيدالاضخاكي نماز 'به نسبت عيدالفطركي نمازك 'جلد بره ليني چائے۔

عیدالاضخیٰ میں بہتر ہے کہ آدمی کچھ کھائے بغیر نماز کے لئے جائے اور آگر'
 اگر ہوسکے تو اپنی قرمانی کا گوشت کھائے۔ ورنہ کچھ بھی کھالے۔

 لباس اپنی حیثیت و استطاعت کے مطابق عمدہ اور صاف ستھرا پہنے 'خوشبو اور تیل بھی استعال کرے۔

عیدین میں نماز عید کے بعد معافقہ کرنے کی جو رسم ہے 'یہ ایک عام رواج ہے مسنون طریقہ نہیں 'مسنون طریقہ صرف سلام و مصافحہ ہے۔ تاہم یہ قومی رواج ایسا ہے جس میں شریعت کی کوئی خلاف ورزی کا پہلو نہیں۔ اس لئے قومی رواج ایسا ہے جس میں شریعت کی کوئی خلاف ورزی کا پہلو نہیں۔ اس کے قومی رواج کے طور پر معافقہ (بخل گیر ہو کر ملنے) میں کوئی حرج نہیں ہے۔ البتہ صحابہ کرام رش الله مِنَّا وَ مِنْكَ)، رفتح الباری العیدین باب سنة العیدین یہ کما کرتے تھے: (رتفینل الله مِنَّا وَ مِنْكَ)، رفتح الباری العیدین باب سنة العیدین فرمائے۔ "اس لئے عید کی ملا قات میں یہ الفاظ پڑھ لیے جائیں۔ فرمائے۔ "اس لئے عید کی ملا قات میں یہ الفاظ پڑھ لیے جائیں۔ قرمائی رات کو بھی کی جاسکتی ہے۔ اس سلط میں ایک حدیث 'جو ممافعت کی

ويگر ضروري باتي

بابت آتی ہے' وہ سخت ضعیف ہے' اس لئے قابل استدلال سیں۔ (نیل الاوطار'۵-۱۴۳۳)

- ② عورتیں نماز عید میں بھی حاضر ہوں اور تکبیریں بھی پڑھیں۔ ام المومنین حضرت میمونہ رقیق اوم النحر کو تکبیریں پڑھتی تھیں اور دیگر عورتیں بھی۔ (صحیح بخاری' العیدین' باب ۲' حدیث نمبراہ۹) تاہم عورتیں تکبیرات اس طرح پڑھیں کہ ان کی آواز مردوں تک نہ بہنچے۔
- جو عورتیں ایام ماہواری میں ہوں' وہ بھی عیدگاہ میں حاضر ہوں اور ایک طرف بیٹھ کر تکبیرات پڑھیں اور مسلمانوں کی دعاء میں شریک ہوں اور نابالغ بچیاں بھی عید کی نماز میں شریک ہوں۔ (حوالہ ندکور)
- عور توں کے لئے ضروری ہے کہ وہ باپردہ 'سادہ لباس میں' بغیر خوشبو لگائے عیدگاہ میں جائمیں۔
- عورتوں کا بے پردہ ہو کر اور سولہ سنگھار کر کے عیدیا جعد کی نماز کے لئے جانا ' ثواب کی بجائے گناہ کا کام ہے ' جو عور تیں پردے کے احکام ماننے کے لئے تیار نہیں ' ان کا نماز عیدیا نماز جعد میں شریک ہونے کا کیا مطلب؟ اصل چیز تو احکام شریعت کی پابندی ہے نہ کہ دکھلاوے یا رسم کے طور پر بعض نمازوں میں حاضری۔
  - نماز عیدے لئے آتے جاتے راستہ تبدیل کر لیا جائے۔
- @ نماز عيد مجدى بجائے كھلے ميدان ميں منون ہے۔ اس كے لئے نہ

& 47 %

دیگر ضروری باتیں

اذان کی ضرورت ہے نہ اقامت کی۔

- ہ نماز عید میں تکبیر تحریمہ کے علاوہ قراءت سے پہلے بارہ تکبیریں ہیں (پہلی رکعت میں سات اور دو سری میں پانچ)
- ہ نماز عید کی پہلی رکعت میں سورہ ت اور دوسری میں سورۃ القمریا پہلی میں سورۃ الاعلیٰ اور دوسری میں سورۃ الغاشیہ پڑھنا مسنون ہے۔
- پہلے نماز عید ادا کی جائے اور خطبہ بعد میں دیا جائے اور اس میں دعار کا بھی اہتمام کیا جائے۔
- جو شخص عيد كى جماعت بين شريك ہونے سے رہ جائے ، تو وہ اپنے طور پر دو ركعت ، عيد كاہ يا گھر بين ، پڑھ لے ۔ اگرچه بعض آثار صحابہ بين ايے شخص كے لئے چار ركعت پڑھنے كا حكم ہے ۔ ليكن امام بخارى رطفتے نے دو ہى كہ ركعت كو ترجيح دى ہے ۔ اصحبح بعادى العبدين باب اذا فاته العبد يصلى ركعت كو ترجيح دى ہے ۔ اصحبح بعادى العبدين باب اذا فاته العبد يصلى ركعتين كي رائے رائح معلوم ہوتی ہے ۔
- عید کا خطبہ بھی ضرور سننا چاہئے۔ جو لوگ صرف نماز پڑھ کر بھاگنے کی

  کرتے ہیں 'وہ مسلمانوں کی اس اجتماعی دعاء کے شرف سے محروم رہتے ہیں
  جس میں شمولیت کی حضور نے بڑی تاکید فرمائی ہے ' یمال تک کہ حائفنہ
  عورتوں کو بھی ای نقطہ نظرے عیدگاہ میں جانے کا آپ نے حکم فرمایا تھا۔

  تاہم خطیب کو بھی چاہئے کہ وہ خطبہ مختصردے۔ نبی الٹھیا نے بھی مختصر خطبے
  کو خطیب کی سمجھ داری کی دلیل بتلایا ہے۔

ديگر ضروري باتي

جر تحبیر کے ساتھ رفع الیدین کرنا ضروری ہے یا نہیں؟ اس کی بابت علماء
میں اختلاف ہے۔ قائلین رفع الیدین ایک حدیث کے عموم سے استدلال
کرتے ہیں جو واکل بن حجر حضری سے مروی ہے۔ جس میں ہے کہ نبی
طالبہ ہر تحبیر میں رفع الیدین کرتے تھے۔ (مند احمر ' ۱۳۱۲/۳ - نیز دیکھے
ارواء لغلیل ' ۱۳/۳۱۱) جب کہ دوسرے علماء 'جو عیدین کی تحبیرات میں
رفع الیدین کے قائل نہیں 'وہ کہتے ہیں کہ اس کی بابت کوئی خصوصی نص
نہیں۔ ہارے نزدیک کسی بھی مسلک پر عمل کرناجائز ہے ' تاہم پہلی رائے
دارائے ہے۔

عید آگر جمعے کے دن ہو' تو لوگ اے (نعوذ باللہ) نحوست کا باعث سمجھتے ہیں'
حالانکہ یہ ارقیزان السَّغذین، ''دو سعادتوں کا جمع ہو جانا'' ہے۔ جمعہ بھی
مسلمانوں کی (ہفتہ واری) عید کا دن ہے۔ دو عیدوں کا جمع ہو جانا مزید
سعادت کا باعث ہے نہ کہ نحوست کا۔ البتہ ایسے موقعے پر بیہ رخصت ہے
کہ آگر کوئی شخص جمعہ کے اجتماع و خطبہ میں حاضر نہ ہو سکے تو گناہ نہیں ہو
گا' تاہم اس کے لئے نماز ظہر کی ادائیگی ضروری ہے۔ علاوہ ازیں امام و
خطیب کے لئے ضروری ہے کہ وہ جمعہ کے خطبے اور نماذ کا اجتمام کرے'
تاکہ جو جمعہ پڑھنا چاہیں' وہ جمعہ پڑھ لیں۔

عید الاضی اسلامی شعائر میں عید الفطر کی طرح ایک عظیم تہوار ہے جو ہمیں سنت ابراہیمی کے عظیم الشان عدیم النظیر اور فقید الشال تاریخی واقعے کی یا دولا تا ہے۔ اس میں ایک طرف خلیل اللہ کے مجبت اللی میں قربانی کے نقاضوں کاعلم ہوتا ہے تو دوسری جانب ذیح اللہ کے والدین کی فرما نبرواری میں ایٹار وقربانی کا بے مثال سبق ماتا ہے۔ سنت ابراہیمی کے اس تاریخ سازعمل کو حضور ختمی مرتبت مثالیقی نے سنت مؤکد و کے ذریعے اپنی ابراہیمی کے اس تاریخ کی رضائے اللی کا ذریعے بنایا جس کے باعث آج کروڑوں فرزندان تو حید ہرسال قربانی کے ذریعے اس عزم کا اظہار کرتے ہیں کہ داہ جی میں اگر مال کی طرح جان بھی دینا پڑے کے واسو وابراہیمی کی بیروی میں دریعے نہ کریں گے۔

فضیلۃ اشیخ حافظ صلاح الدین یوسف نے سنت ابراہیمی کے اس روح پر ورواقع کو اپنے محققانہ قلم کے ذریعے زیب قرطاس کیا ہے جس سے گلتان ابراہیمی کے گل نو دمیدہ ذیخ اللہ کا بیا بمان افر وزعمل ذہنوں میں تازگی اور دلوں میں ولولہ بیدار کرتا ہے۔

ان کی تحریر سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام دوسر سے نداہب عالم کے برکش اپنے تہواروں میں کیسی متانت مقصدیت اور ارفعیت رکھتا ہے۔ فاضل مصنف نے ان تاریخی وقائع میں کیسی متانت مقصدیت اور ارفعیت رکھتا ہے۔ فاضل مصنف نے ان تاریخی وقائع کے برنی اورعید الاضحیٰ کی ادائیگی جیسے امور کے مسئون طریق کا محققانہ ذکر کیا ہے۔ اپنے قربانی اورعید الاضحیٰ کی ادائیگی جیسے امور کے مسئون طریق کا محققانہ ذکر کیا ہے۔ اپنے انہی اوصاف کے باعث بیتر برمختفر ہونے کے باوجود جامعیت کی حامل ہے۔ عید الاضحیٰ کی مناسبت سے در چیش تمام مسائل کا بخوبی احاط کیا گیا ہے جس کے مطالع سے قار نمین کی مناسبت سے در چیش تمام مسائل کا بخوبی احاط کیا گیا ہے جس کے مطالع سے تاریخ کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کا اظہار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کی افران کا الطبار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کی افران کی المبار ہوا ہے وہ دار السلام کی طباعت میں جس فی ذوق کی افران کی المبار ہوا ہے وہ دور دار السلام کی طباعت میں جس فی فید دور کیا کہ دور کیا کے دائیں کی سند